
EDUVIA : Jurnal Pendidikan dan Pengajaran Islam 

Vol.1, No.2 Desember (2025), pp:212- 236 DOI:https://doi.org/10.35888/elwahdah.v5i2.6077 

https://ejournal.stainumadiun.ac.id/index.php/eduvia 

 

 

Pendidikan Islam Humanistik Berbasis Cinta: Kajian 

Literatur tentang Relasi Murabbi dan Murid dalam Perspektif 

Tarbiyah Nabawiyah 

 
Ali Masykur 

Universitas Islam Negeri Ponorogo  

alexsakur2021@gmail.com  

 

Abstract 
This study is motivated by the need to revitalize a more humane paradigm of 

Islamic education in response to the moral crisis and the dehumanization inherent 

in modern educational practices. Humanistic Islamic education based on love is 

viewed as a conceptual solution that emphasizes character formation and 

spirituality through compassionate relationships between murabbi (educators) 

and learners, as exemplified in the Prophetic education (Tarbiyah Nabawiyah) of 

the Prophet Muhammad. This research employs a qualitative method with a 

literature study approach, examining scholarly works, classical Islamic texts, and 

contemporary references on Islamic education. The findings reveal that love in 

Islamic education functions not merely as an ethical value but also as a 

pedagogical foundation that shapes educational relationships grounded in 

rahmah (compassion), tawadhu‘ (humility), and hikmah (wisdom). Such 

relationships have a positive impact on character development, emotional 

intelligence, and students’ spiritual awareness. Therefore, humanistic Islamic 

education based on love is highly relevant to be implemented as a learning model 

that fosters a balance between cognitive, affective, and spiritual dimensions in the 

modern era. 

Keywords: Islamic Education, Humanistic, Love, Murabbi, Tarbiyah Nabawiyah, 

Character, Spirituality. 

. 

 

Abstrak 
Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan untuk merevitalisasi paradigma 

pendidikan Islam yang lebih manusiawi di tengah krisis moral dan dehumanisasi 

pendidikan modern. Pendidikan Islam humanistik berbasis cinta dipandang 

sebagai solusi konseptual yang menekankan pembentukan karakter dan 

spiritualitas melalui hubungan yang penuh kasih antara murabbi dan murid 

sebagaimana dicontohkan dalam Tarbiyah Nabawiyah Rasulullah. Penelitian ini 

menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi literatur, melalui telaah 

terhadap berbagai karya ilmiah, kitab klasik, dan referensi kontemporer tentang 

pendidikan Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa cinta dalam pendidikan 

Islam tidak hanya berfungsi sebagai nilai etis, tetapi juga sebagai fondasi 

pedagogis yang membentuk relasi edukatif berbasis rahmah, tawadhu‘, dan 

hikmah. Relasi tersebut berdampak positif terhadap pengembangan karakter, 

kecerdasan emosional, dan kesadaran spiritual peserta didik. Dengan demikian, 

pendidikan Islam humanistik berbasis cinta relevan untuk diimplementasikan 

https://ejournal.stainumadiun.ac.id/index.php/eduvia


P a g e  | 213 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

sebagai model pembelajaran yang menumbuhkan keseimbangan antara aspek 

kognitif, afektif, dan spiritual di era modern. 

Kata kunci: Pendidikan Islam, Humanistik, Cinta, Murabbi, Tarbiyah 

Nabawiyah, Karakter, Spiritualitas. 

 

PENDAHULUAN  

Pendidikan Islam dewasa ini menghadapi tantangan serius di 

tengah arus globalisasi, modernisasi, dan kemajuan teknologi yang 

begitu cepat. Perubahan sosial dan budaya telah menggeser orientasi 

pendidikan dari pembentukan manusia seutuhnya menuju 

pencapaian hasil yang bersifat material dan kuantitatif. Nilai-nilai 

kemanusiaan, spiritualitas, dan kasih sayang yang menjadi inti dari 

pendidikan Islam kerap terpinggirkan oleh sistem yang berorientasi 

pada prestasi akademik dan keterampilan teknis. Padahal, 

pendidikan dalam pandangan Islam sejatinya bertujuan 

menumbuhkan potensi fitrah manusia agar menjadi pribadi yang 

beriman, berilmu, dan berakhlak mulia.1 

Paradigma pendidikan Islam yang humanistik muncul sebagai 

upaya untuk mengembalikan esensi pendidikan sebagai proses 

pemanusiaan (ta’dīb al-insān). Pendidikan Islam humanistik 

menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif yang memiliki 

martabat, kehendak, dan potensi untuk berkembang. Dalam 

paradigma ini, hubungan antara pendidik dan peserta didik tidak 

bersifat hierarkis, tetapi dialogis dan partisipatif. Pendidik berperan 

sebagai pembimbing (murabbi) yang menumbuhkan nilai-nilai 

                                                             
1 Asep Hermawan, Konsep Pembelajaran Humanistik dan Relevansinya 

dalam Pendidikan Agama Islam, Jurnal At-Thulab, Vol. 8, No. 2 (2022), hlm. 

115 



P a g e  | 214 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

kemanusiaan dan spiritual dalam diri peserta didik melalui kasih 

sayang, keteladanan, dan bimbingan yang penuh empati.2 

Dalam tradisi Islam, konsep murabbi memiliki makna yang 

lebih luas daripada sekadar guru (mu’allim) atau pengajar 

(mudarris). Murabbi adalah sosok yang tidak hanya mengajarkan 

ilmu, tetapi juga membina jiwa, memperhatikan perkembangan 

moral, dan memelihara fitrah peserta didik. Oleh karena itu, relasi 

antara murabbi dan murid menjadi pusat dalam proses tarbiyah 

Islam. Relasi ini bukanlah relasi transaksional semata, melainkan 

hubungan spiritual dan emosional yang dilandasi cinta, keikhlasan, 

dan tanggung jawab ruhani. 

Dalam sejarah Islam, Rasulullah صلى الله عليه وسلم adalah figur murabbi agung 

yang mencontohkan bagaimana pendidikan harus dijalankan dengan 

cinta dan kelembutan. Beliau membimbing para sahabat dengan 

memahami karakter mereka masing-masing, memberikan perhatian 

personal, dan menanamkan nilai-nilai melalui keteladanan yang 

hidup. Pola pendidikan Rasulullah dikenal sebagai Tarbiyah 

Nabawiyah — sebuah model pendidikan yang memadukan ilmu, 

amal, dan kasih sayang sebagai satu kesatuan yang membentuk 

kepribadian Islam yang sempurna.3 

Prinsip utama Tarbiyah Nabawiyah adalah kasih sayang dan 

cinta (rahmah wa mahabbah). Melalui cinta, pendidik mampu 

menyentuh dimensi terdalam dari jiwa peserta didik, membangkitkan 

                                                             
2 Siti Nurhayati, Pendidikan Islam Humanis-Religius dalam Perspektif 

Modern, Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, Universitas Ahmad Dahlan, Vol. 6, No. 

1 (2021), hlm. 47 
3 Muhammad Husein, Tarbiyah Nabawiyah: Konsep dan Implementasinya 

dalam Pendidikan Islam, Suara Islam Press, Jakarta, 2019, hlm. 78. 



P a g e  | 215 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

motivasi intrinsik untuk belajar, dan mengarahkan perkembangan 

spiritual secara alami. Pendidikan yang berlandaskan cinta tidak 

hanya mengubah perilaku lahiriah, tetapi juga menumbuhkan 

kesadaran batin untuk berbuat kebaikan. Di sinilah pendidikan Islam 

humanistik berbasis cinta menemukan relevansinya dalam konteks 

modern. 

Dalam realitas pendidikan saat ini, hubungan guru dan murid 

sering kali bersifat formal, kaku, dan berjarak. Banyak lembaga 

pendidikan lebih fokus pada hasil ujian dan kompetisi akademik 

daripada proses pembinaan karakter. Akibatnya, hubungan 

emosional dan spiritual antara pendidik dan peserta didik melemah, 

sehingga pendidikan kehilangan ruh kasih sayangnya. Model 

pendidikan seperti ini berpotensi melahirkan generasi yang cerdas 

secara intelektual, namun miskin empati dan integritas moral.4 

Pendidikan Islam humanistik berbasis cinta menawarkan 

paradigma yang berbeda. Ia menempatkan relasi murabbi–murid 

sebagai pusat perubahan, bukan sekadar instrumen pembelajaran. 

Melalui pendekatan cinta, pendidikan menjadi sarana pembentukan 

hati dan akhlak, bukan hanya kecerdasan logika. Seorang murabbi 

yang mencintai muridnya akan berusaha memahami latar belakang, 

kebutuhan, serta potensi mereka secara utuh. Sikap ini akan 

menumbuhkan rasa aman, kepercayaan diri, dan motivasi belajar 

yang mendalam pada diri murid. 

                                                             
4 Bahri dkk., Hubungan Guru dan Murid dalam Perspektif Pendidikan 

Islam, Jurnal TAWAZUN, Universitas Ibn Khaldun Bogor, Vol. 9, No. 1 (2021), 

hlm. 34 



P a g e  | 216 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

Dalam konteks sosial keagamaan, pendidikan berbasis cinta 

juga berfungsi sebagai upaya membangun peradaban kasih 

(madaniyyah al-mahabbah). Nilai cinta menumbuhkan kepedulian 

sosial, penghormatan terhadap perbedaan, serta komitmen terhadap 

kemaslahatan bersama. Oleh karena itu, pendidikan Islam yang 

berakar pada cinta tidak hanya relevan bagi pengembangan individu, 

tetapi juga bagi pembangunan masyarakat yang beradab dan 

berperikemanusiaan.5 

Kajian terhadap relasi murabbi–murid dalam perspektif 

Tarbiyah Nabawiyah penting dilakukan karena selama ini perhatian 

akademik terhadap aspek relasional dalam pendidikan Islam masih 

terbatas. Kebanyakan penelitian berfokus pada metode pengajaran 

dan kurikulum, sementara dimensi cinta dan hubungan personal 

belum banyak disentuh secara mendalam. Padahal, relasi inilah yang 

menjadi jantung dari seluruh proses tarbiyah, tempat nilai-nilai Islam 

ditransmisikan melalui teladan, kasih sayang, dan interaksi 

manusiawi. 

Berdasarkan pemaparan tersebut, penelitian ini berupaya 

menggali secara mendalam konsep pendidikan Islam humanistik 

berbasis cinta melalui kajian literatur terhadap relasi murabbi dan 

murid dalam perspektif Tarbiyah Nabawiyah. Diharapkan penelitian 

ini dapat memperkaya wacana pendidikan Islam dengan 

menghadirkan paradigma yang lebih manusiawi, spiritual, dan 

relevan dengan kebutuhan zaman, serta menjadi landasan bagi 

                                                             
5 Rahmatullah, Konsep Cinta dalam Pendidikan Islam Humanistik, Jurnal 

Al-Ashriyyah, STAI Nurul Iman, Vol. 4, No. 1 (2021), hlm. 62 



P a g e  | 217 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

praktik pendidikan yang menumbuhkan cinta, akhlak, dan kemuliaan 

manusia di dunia pendidikan Islam. 

METODE 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan 

jenis penelitian kepustakaan (library research). Penelitian 

kepustakaan dipilih karena fokus kajiannya bersifat konseptual dan 

teoritis, yaitu menguraikan dan menganalisis gagasan pendidikan 

Islam humanistik berbasis cinta dalam konteks relasi murabbi–murid 

menurut perspektif Tarbiyah Nabawiyah. Penelitian ini tidak 

melibatkan observasi lapangan, melainkan memusatkan perhatian 

pada pengumpulan dan penelaahan sumber-sumber literatur seperti 

buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah yang relevan 

Pendekatan yang digunakan adalah deskriptif-analitis, yaitu 

dengan mendeskripsikan konsep-konsep pendidikan Islam, cinta, 

dan relasi edukatif berdasarkan teori serta menafsirkan maknanya 

dalam konteks pendidikan Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم. Sumber data primer 

meliputi literatur klasik seperti Ihya’ Ulumuddin karya Al-Ghazali, 

Ta’lim al-Muta’allim karya Al-Zarnuji, serta karya kontemporer 

seperti Tarbiyah Nabawiyah karya Muhammad Husein dan Ushul al-

Tarbiyah al-Islamiyyah karya Abdurrahman al-Nahlawi. Sedangkan 

sumber sekunder diperoleh dari jurnal ilmiah, skripsi, dan hasil 

penelitian lain yang relevan dengan tema. 

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui metode 

dokumentasi, yaitu membaca, menyeleksi, dan mencatat informasi 

penting dari berbagai sumber literatur. Data yang diperoleh 

kemudian dianalisis menggunakan analisis isi (content analysis) 

untuk menemukan ide, prinsip, dan nilai yang terkait dengan 



P a g e  | 218 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

pendidikan humanistik Islam dan relasi murabbi–murid. Proses 

analisis mencakup tiga tahap: reduksi data, klasifikasi tematik, dan 

interpretasi makna. Pendekatan hermeneutik juga digunakan untuk 

memahami pesan-pesan pendidikan Nabi secara mendalam dalam 

konteks nilai cinta dan kasih sayang. 

Untuk menjaga keabsahan hasil penelitian, dilakukan 

triangulasi sumber dengan cara membandingkan pandangan dari 

berbagai literatur klasik dan kontemporer. Validitas data diperkuat 

melalui teknik cross-reference dan pembacaan kritis terhadap teks 

agar hasil analisis tidak bersifat parsial. Hasil penelitian ini 

diharapkan mampu menghasilkan kerangka konseptual pendidikan 

Islam yang berlandaskan cinta dan kemanusiaan, serta menegaskan 

kembali relevansi Tarbiyah Nabawiyah sebagai model pembinaan 

ruhani dan moral dalam pendidikan Islam masa kini. 

HASIL DAN PEMBAHASAN  

1. Konsep Pendidikan Islam Humanistik Berbasis Cinta dalam 

Perspektif Nilai-Nilai Islam dan Prinsip Tarbiyah Nabawiyah 

Pendidikan Islam humanistik berbasis cinta merupakan 

sebuah paradigma yang berupaya mengembalikan hakikat 

pendidikan Islam sebagai proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa) 

dan tahdzib al-akhlaq (pembinaan akhlak) melalui pendekatan kasih 

sayang dan penghargaan terhadap potensi manusia. Paradigma ini 

berpijak pada pandangan bahwa setiap manusia diciptakan dengan 

fitrah suci dan potensi untuk menjadi baik, sebagaimana disebutkan 

dalam Al-Qur’an, “Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia 

dalam bentuk yang sebaik-baiknya” (Q.S. At-Tin: 4). Ayat ini 

menegaskan nilai kemanusiaan sebagai dasar pendidikan Islam. 



P a g e  | 219 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

Pendidikan yang berlandaskan cinta berarti menumbuhkan fitrah 

tersebut melalui suasana kasih, penghormatan, dan kelembutan hati, 

bukan melalui paksaan atau kekerasan.6 

Dalam konteks nilai-nilai Islam, cinta (mahabbah) bukan 

sekadar emosi, melainkan energi spiritual yang menjadi dasar semua 

amal kebajikan. Cinta kepada Allah, Rasul, dan sesama manusia 

adalah poros kehidupan beragama. Ketika prinsip cinta diterapkan 

dalam pendidikan, proses belajar tidak hanya menjadi transfer ilmu, 

tetapi juga transformasi nilai. Pendidik berperan sebagai murabbi 

yang menuntun dengan kasih, membimbing dengan teladan, dan 

membangun hubungan batin dengan peserta didik. Dengan 

demikian, pendidikan Islam berbasis cinta memanusiakan manusia 

melalui kasih, menghargai keunikan individu, dan menumbuhkan 

kesadaran spiritual yang mendalam. 

Dalam perspektif Tarbiyah Nabawiyah, cinta merupakan inti 

dari seluruh metode pendidikan Rasulullah صلى الله عليه وسلم. Beliau mendidik para 

sahabat dengan kelembutan, kesabaran, dan perhatian personal 

terhadap kondisi mereka. Rasulullah tidak hanya menyampaikan 

ilmu, tetapi juga menanamkan rasa aman, kepercayaan diri, dan kasih 

sayang. Ketika ada sahabat yang melakukan kesalahan, beliau tidak 

menghardik, melainkan menasihati dengan hikmah. Hal ini 

menunjukkan bahwa cinta dalam pendidikan bukan berarti 

kelemahan, melainkan kekuatan moral yang mampu mengubah hati. 

Prinsip ini kemudian dikenal dalam pendidikan Islam sebagai ta’lim 

bil mahabbah pengajaran dengan cinta.^3 

                                                             
6 Asep Hermawan, Konsep Pembelajaran Humanistik dan Relevansinya 

dalam Pendidikan Agama Islam,hlm 115.  



P a g e  | 220 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

Konsep pendidikan Islam humanistik berbasis cinta juga 

sejalan dengan gagasan ta’dīb yang dikemukakan oleh Syed 

Muhammad Naquib al-Attas. Menurutnya, tujuan utama pendidikan 

Islam adalah pembentukan manusia beradab (insān ādīb), yaitu 

manusia yang mengenal dan menempatkan segala sesuatu pada 

tempatnya sesuai dengan nilai-nilai Ilahi. Proses pendidikan ini tidak 

dapat dicapai hanya dengan pengajaran kognitif, melainkan melalui 

pembinaan hati yang dilandasi cinta. Dengan cinta, peserta didik 

belajar menghormati guru, ilmu, dan sesama manusia sebagai 

manifestasi cinta kepada Allah.7 

Nilai cinta dalam pendidikan Islam juga tampak dalam 

konsep rahmah (kasih sayang). Allah berfirman, “Dan tidaklah Kami 

mengutus engkau (Muhammad) melainkan sebagai rahmat bagi 

semesta alam” (Q.S. Al-Anbiya: 107). Ayat ini menjadi dasar bahwa 

seluruh proses pendidikan Islam harus berlandaskan kasih sayang. 

Dalam Tarbiyah Nabawiyah, kasih sayang menjadi metode 

pembinaan yang paling efektif untuk menumbuhkan akhlak mulia 

dan keimanan. Cinta yang dimaksud bukan cinta duniawi, melainkan 

kasih yang tulus, membebaskan, dan menuntun manusia menuju 

kesadaran Ilahiyah. 

Dalam praktiknya, pendidikan humanistik berbasis cinta 

menempatkan peserta didik sebagai subjek yang memiliki martabat 

dan kebebasan dalam belajar. Murabbi berperan sebagai fasilitator 

yang menumbuhkan potensi, bukan otoritas yang menekan. Interaksi 

yang dibangun bersifat dialogis dan saling menghargai. Prinsip ini 

                                                             
7 Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam, 

ISTAC, Kuala Lumpur, 1991, hlm. 17 



P a g e  | 221 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

sejalan dengan nilai syura (musyawarah) dalam Islam, yang 

mengajarkan partisipasi dan keterbukaan dalam proses 

pembelajaran. Dengan demikian, pendidikan Islam humanistik 

mengembangkan suasana belajar yang hidup, empatik, dan 

bermakna, bukan sekadar formalitas akademik.8 

Konsep cinta dalam pendidikan Islam juga mengandung 

dimensi transendental. Cinta menjadi jalan menuju pengenalan diri 

dan Tuhan. Ketika guru mencintai muridnya karena Allah, dan murid 

mencintai gurunya karena ilmu dan keikhlasan, maka hubungan 

mereka menjadi ‘ubudiyyah (pengabdian) yang bernilai ibadah. 

Dalam konteks ini, pendidikan menjadi sarana spiritual untuk 

mendekatkan diri kepada Allah. Inilah hakikat tarbiyah rabbaniyyah, 

yaitu pendidikan yang berorientasi pada Rabb (Tuhan), bukan 

sekadar hasil duniawi. 

Secara metodologis, Tarbiyah Nabawiyah mengajarkan 

bahwa pendidikan yang efektif harus melibatkan seluruh aspek diri 

manusia — akal, hati, dan amal. Cinta berperan sebagai penggerak 

utama dalam integrasi ketiga aspek tersebut. Tanpa cinta, ilmu 

menjadi kering dan tidak menumbuhkan akhlak. Oleh karena itu, 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم menanamkan nilai cinta melalui contoh nyata dalam 

kehidupan sehari-hari: beliau menyapa dengan lembut, 

mendengarkan dengan sabar, dan menegur dengan penuh kasih. 

Praktik pendidikan seperti ini menegaskan bahwa mahabbah bukan 

konsep abstrak, tetapi realitas yang hidup dalam interaksi edukatif.9 

                                                             
8 Rahmatullah, Konsep Cinta dalam Pendidikan Islam Humanistik, Jurnal 

Al-Ashriyyah, STAI Nurul Iman, Vol. 4, No. 1 (2021), hlm. 62 
9 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin, Dar al-Fikr, Beirut, 2005, Juz 3, hlm. 24. 



P a g e  | 222 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

Pendidikan Islam humanistik berbasis cinta juga berfungsi 

sebagai kritik terhadap praktik pendidikan modern yang cenderung 

mekanistik dan berorientasi pada hasil. Dalam paradigma cinta, 

keberhasilan pendidikan tidak diukur dari nilai ujian, tetapi dari 

tumbuhnya kepribadian beriman dan berakhlak. Hal ini menegaskan 

bahwa pendidikan sejati adalah pendidikan hati. Cinta menjadi dasar 

bagi munculnya empati, toleransi, dan keadilan — nilai-nilai yang 

sangat dibutuhkan dalam membangun masyarakat yang damai dan 

berperadaban. 

Dengan demikian, konsep pendidikan Islam humanistik 

berbasis cinta dalam perspektif Tarbiyah Nabawiyah merupakan 

sintesis antara spiritualitas, kemanusiaan, dan keilmuan. Ia 

menempatkan cinta sebagai poros yang menyatukan dimensi 

intelektual dan moral dalam pendidikan. Pendidik berperan bukan 

hanya sebagai pengajar, tetapi sebagai murabbi yang mengasuh jiwa 

dan membimbing dengan kasih sayang. Melalui pendekatan ini, 

pendidikan Islam dapat kembali pada ruh aslinya — membentuk 

manusia yang berilmu, beradab, dan penuh cinta, sebagaimana 

dicontohkan oleh Rasulullah صلى الله عليه وسلم. 

2. Relasi Murabbi dan Murid dalam Paradigma Pendidikan 

Islam Berbasis Cinta dan Kasih Sayang 

Relasi antara murabbi dan murid dalam pendidikan Islam 

yang berlandaskan cinta dan kasih sayang merupakan hubungan 

yang bersifat spiritual, emosional, dan intelektual. Hubungan ini 

tidak hanya bertumpu pada proses transfer ilmu, tetapi juga pada 

                                                             

 



P a g e  | 223 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

pembentukan karakter dan ruhani. Dalam pandangan Islam, murabbi 

memiliki tanggung jawab untuk menumbuhkan, memelihara, dan 

membimbing fitrah peserta didik agar berkembang secara seimbang 

antara jasmani, akal, dan hati. Istilah tarbiyah sendiri berasal dari 

kata rabba yang berarti memelihara dan menumbuhkan, 

mengisyaratkan bahwa hubungan guru dan murid dalam Islam 

bersifat penuh kasih sebagaimana hubungan orang tua terhadap 

anak.10 

Dalam paradigma pendidikan berbasis cinta, relasi murabbi 

dan murid dibangun atas dasar mahabbah (cinta), rahmah (kasih 

sayang), dan ikhlas (ketulusan). Cinta menjadi kekuatan yang 

menggerakkan murabbi untuk mendidik dengan penuh perhatian dan 

kesabaran, sementara kasih sayang menjadikan proses pembelajaran 

berjalan dengan suasana damai dan empatik. Hubungan ini 

menciptakan iklim belajar yang menumbuhkan rasa saling 

menghormati, saling percaya, dan keterbukaan dalam dialog. 

Seorang murabbi tidak hanya memberikan ilmu, tetapi juga 

membangun jiwa dan karakter muridnya.^2 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم merupakan teladan utama dalam mencontohkan 

relasi ideal antara pendidik dan peserta didik. Beliau tidak pernah 

memarahi sahabatnya secara kasar, melainkan menegur dengan 

hikmah dan cinta. Rasulullah memahami perbedaan karakter, latar 

belakang, dan kemampuan para sahabat, serta menyesuaikan cara 

mendidik dengan kondisi mereka. Dalam berbagai riwayat, 

                                                             
10 Abdurrahman al-Nahlawi, Ushul al-Tarbiyah al-Islamiyyah wa Asalibuha 

fi al-Bayt wa al-Madrasah wa al-Mujtama’, Dar al-Fikr, Damaskus, 1995, hlm. 

42 



P a g e  | 224 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

Rasulullah sering menatap muridnya dengan penuh kasih dan 

memanggil mereka dengan panggilan yang lembut. Relasi seperti ini 

menunjukkan bahwa pendidikan yang efektif lahir dari hati yang 

penuh cinta, bukan dari kekuasaan atau otoritas semata.11 

Dalam konteks modern, konsep murabbi berbeda dengan 

sekadar mu’allim (pengajar). Seorang mu’allim berfokus pada 

penyampaian ilmu, sedangkan murabbi berperan sebagai pembina 

jiwa dan akhlak. Dalam relasi berbasis cinta, murabbi memandang 

murid sebagai amanah dari Allah, bukan sekadar penerima 

pengetahuan. Ia mengarahkan murid agar menjadi insan yang sadar 

diri, beriman, dan berakhlak. Cinta menjadikan murabbi sabar 

menghadapi kesalahan, lemah lembut dalam menegur, dan konsisten 

dalam memberikan teladan. Dengan demikian, relasi ini 

menciptakan pendidikan yang tidak hanya mencerdaskan, tetapi juga 

menumbuhkan kemanusiaan. 

Cinta dan kasih sayang dalam relasi murabbi–murid juga 

berperan sebagai perekat spiritual yang menumbuhkan kepercayaan 

(trust). Kepercayaan ini penting karena menjadi dasar bagi 

efektivitas proses pembelajaran. Murid yang merasa dicintai dan 

dihargai akan lebih mudah menerima ilmu dan bimbingan. 

Sebaliknya, hubungan yang kaku dan penuh jarak dapat menghambat 

perkembangan jiwa murid. Oleh sebab itu, murabbi yang penuh cinta 

                                                             
11 Muhammad Husein, Tarbiyah Nabawiyah: Konsep dan Implementasinya 

dalam Pendidikan Islam, Suara Islam Press, Jakarta, 2019, hlm. 79. 

 



P a g e  | 225 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

akan menciptakan suasana dialogis, mendengarkan dengan empati, 

dan membuka ruang partisipasi aktif bagi murid. 

Dalam pendidikan berbasis cinta, komunikasi antara murabbi 

dan murid bersifat dua arah dan saling membangun. Prinsip 

musyawarah (syura) menjadi bagian penting dari relasi ini. Murabbi 

memberi kesempatan kepada murid untuk bertanya, berpendapat, 

dan bereksplorasi. Dengan begitu, proses belajar menjadi 

pengalaman bersama yang menumbuhkan kemandirian dan 

tanggung jawab. Nilai cinta dalam konteks ini tidak berarti permisif, 

melainkan menciptakan keseimbangan antara kebebasan dan 

kedisiplinan dengan dasar kasih sayang. 

Karakteristik lain dari relasi berbasis cinta adalah adanya 

dimensi keteladanan (uswah hasanah). Cinta sejati tidak hanya 

diucapkan, tetapi diwujudkan dalam tindakan. Murabbi menjadi 

figur yang dicintai karena integritas dan ketulusannya. Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

menjadi teladan karena perilakunya konsisten antara ucapan dan 

perbuatan. Ketika murabbi menunjukkan cinta melalui kejujuran, 

kelembutan, dan kesungguhan, murid akan belajar mencintai ilmu 

dan kebaikan itu sendiri. Dalam hal ini, cinta berfungsi sebagai 

energi moral yang menular dari pendidik kepada peserta didik 

Relasi murabbi–murid dalam pendidikan Islam humanistik 

juga bersifat transformatif, yaitu membawa perubahan dari 

kebodohan menuju kesadaran, dari kemalasan menuju keaktifan, dan 

dari ego menuju pengabdian kepada Allah. Proses transformasi ini 

tidak dapat terjadi tanpa cinta, sebab cinta adalah kekuatan yang 

menggerakkan perubahan hati. Pendidik yang mencintai akan 

memotivasi tanpa memaksa, membimbing tanpa menghakimi, dan 



P a g e  | 226 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

menumbuhkan potensi murid hingga mereka mampu menemukan 

jati dirinya. 

Dalam perspektif Tarbiyah Nabawiyah, cinta juga menjadi 

mekanisme korektif dalam relasi edukatif. Ketika murid berbuat 

salah, murabbi menegur dengan cara yang membangun, bukan 

merendahkan. Tujuan teguran bukan untuk menghukum, tetapi untuk 

mengarahkan. Cinta menjadikan koreksi sebagai bentuk perhatian, 

bukan hukuman. Dengan demikian, setiap interaksi antara murabbi 

dan murid menjadi sarana pembentukan akhlak dan spiritualitas. 

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa relasi 

antara murabbi dan murid dalam paradigma pendidikan Islam 

berlandaskan cinta merupakan hubungan yang bersifat rabbani, yaitu 

hubungan yang memancar dari cinta kepada Allah. Relasi ini 

menekankan keseimbangan antara ilmu dan akhlak, antara 

bimbingan dan kasih sayang. Melalui hubungan yang penuh cinta, 

pendidikan Islam dapat melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas 

dan terampil, tetapi juga berjiwa lembut, berakhlak mulia, dan 

memiliki cinta kepada kebenaran dan kemanusiaan.12 

3. Nilai-Nilai Cinta dan Kemanusiaan dalam Hubungan 

Murabbi–Murid Menurut Praktik Tarbiyah Nabawiyah 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

Praktik Tarbiyah Nabawiyah Rasulullah صلى الله عليه وسلم merupakan 

cerminan sempurna pendidikan Islam yang berlandaskan cinta dan 

kemanusiaan. Setiap tindakan Rasulullah dalam mendidik umatnya 

                                                             
12 Bahri dkk., Hubungan Guru dan Murid dalam Perspektif Pendidikan 

Islam, Jurnal TAWAZUN, Universitas Ibn Khaldun Bogor, Vol. 9, No. 1 (2021), 

hlm. 37 



P a g e  | 227 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

selalu disertai dengan kelembutan hati, kasih sayang, dan 

penghargaan terhadap martabat manusia. Beliau tidak hanya 

berperan sebagai guru, tetapi juga sebagai pembimbing ruhani yang 

menumbuhkan jiwa dan keimanan murid-muridnya. Prinsip cinta 

yang beliau tanamkan menjadi dasar bagi seluruh dimensi 

pendidikan Islam — dari proses pembelajaran hingga pembentukan 

akhlak.^1 

Nilai cinta yang pertama dalam Tarbiyah Nabawiyah adalah 

rahmah (kasih sayang universal). Rasulullah صلى الله عليه وسلم menebarkan kasih 

kepada semua golongan manusia, tanpa memandang status sosial, 

usia, atau keyakinan. Dalam konteks pendidikan, rahmah berarti 

memperlakukan murid dengan empati dan kesabaran, bukan dengan 

kekerasan atau tekanan. Cinta semacam ini tidak melemahkan 

wibawa murabbi, melainkan memperkuat hubungan spiritual antara 

pendidik dan peserta didik, sehingga proses pembelajaran 

berlangsung dalam suasana penuh kedamaian. 

Nilai kedua adalah hikmah, yakni kebijaksanaan dalam 

mendidik. Rasulullah صلى الله عليه وسلم memahami bahwa setiap individu memiliki 

potensi dan kesiapan belajar yang berbeda. Oleh karena itu, beliau 

menyesuaikan metode dan nasihat sesuai dengan keadaan muridnya. 

Dalam Tarbiyah Nabawiyah, kebijaksanaan ini menjadi bukti bahwa 

pendidikan berbasis cinta tidak bersifat seragam, tetapi menghargai 

keunikan setiap manusia. Prinsip ini sejalan dengan pendekatan 

humanistik modern yang menekankan personalisasi dalam proses 

belajar.^2 

Nilai cinta selanjutnya adalah tawadhu‘ (kerendahan hati). 

Rasulullah صلى الله عليه وسلم tidak pernah menempatkan dirinya di atas murid-



P a g e  | 228 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

muridnya secara otoriter, melainkan duduk sejajar dan berbicara 

dengan penuh hormat. Sikap rendah hati ini menghapus jarak sosial 

dan psikologis antara murabbi dan murid, menciptakan relasi yang 

bersifat dialogis dan akrab. Melalui tawadhu‘, cinta menjadi nyata 

karena menghadirkan rasa aman dan dihargai bagi murid, yang pada 

gilirannya menumbuhkan kepercayaan diri dan semangat belajar. 

Di samping itu, Tarbiyah Nabawiyah juga mengandung nilai 

amanah, yaitu rasa tanggung jawab spiritual seorang murabbi 

terhadap perkembangan muridnya. Rasulullah صلى الله عليه وسلم melihat setiap 

murid sebagai amanah Allah yang harus dijaga dengan kesungguhan 

dan cinta. Beliau mengajarkan bahwa tugas pendidik bukan hanya 

menyampaikan ilmu, tetapi juga menuntun jiwa agar dekat dengan 

Allah. Nilai amanah inilah yang menjadikan hubungan murabbi–

murid sarat makna moral dan religius, melampaui sekadar interaksi 

akademik. 

Nilai cinta dan kemanusiaan berikutnya adalah ta‘awun 

(kerjasama) dan ta‘aruf (pengenalan). Rasulullah صلى الله عليه وسلم selalu 

berinteraksi dengan murid-muridnya secara personal — beliau 

mengenal nama mereka, memahami keadaan hidup mereka, dan 

sering mendoakan mereka secara khusus. Kedekatan ini 

menunjukkan bahwa pendidikan sejati dibangun di atas pemahaman 

yang mendalam terhadap manusia, bukan hanya pada aspek 

intelektualnya. Dengan mengenal murid secara utuh, murabbi dapat 

menanamkan nilai kebaikan dengan cara yang lebih efektif dan 

menyentuh hati.13 

                                                             
13 Muhammad Husein, Tarbiyah Nabawiyah: Konsep dan Implementasinya 

dalam Pendidikan Islam, Suara Islam Press, Jakarta, 2019, hlm. 88. 



P a g e  | 229 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

Nilai tasamuh (toleransi) juga menjadi pilar penting dalam 

pendidikan berbasis cinta. Rasulullah صلى الله عليه وسلم bersikap toleran terhadap 

perbedaan pendapat dan kesalahan murid selama masih dalam batas 

kebaikan. Toleransi dalam Tarbiyah Nabawiyah tidak berarti 

membiarkan kesalahan, tetapi mengoreksi dengan kelembutan. Sikap 

ini menumbuhkan kesadaran moral melalui pengalaman, bukan rasa 

takut. Dengan demikian, murabbi berperan sebagai sahabat yang 

menuntun, bukan hakim yang mengadili. 

Nilai cinta lainnya adalah sabr (kesabaran), yang merupakan 

bentuk kasih yang paling dalam. Rasulullah صلى الله عليه وسلم sabar dalam mengajar 

dan mendidik, meski berhadapan dengan murid yang sulit atau 

lambat memahami pelajaran. Kesabaran ini menegaskan bahwa cinta 

sejati dalam pendidikan tidak menuntut hasil instan, melainkan 

menghargai proses. Dalam pandangan Islam, setiap langkah kecil 

menuju kebaikan adalah bagian dari perjalanan spiritual yang harus 

disertai cinta dan kesabaran. 

Jika dirangkum, nilai-nilai cinta dan kemanusiaan dalam 

Tarbiyah Nabawiyah mencakup rahmah, hikmah, tawadhu‘, amanah, 

ta‘awun, tasamuh, dan sabr. Nilai-nilai ini saling berkaitan dalam 

membentuk relasi murabbi–murid yang harmonis dan bermakna. 

Cinta menjadi energi spiritual yang menghidupkan pendidikan, 

sementara nilai kemanusiaan menjadi jembatan yang 

menghubungkan ilmu dengan akhlak. 

Dengan demikian, Tarbiyah Nabawiyah Rasulullah صلى الله عليه وسلم 

memberikan dasar filosofis dan etis bagi pengembangan pendidikan 

Islam humanistik. Cinta menjadikan pendidikan sebagai proses 

penyucian jiwa, sedangkan kemanusiaan menjadikannya sarana 



P a g e  | 230 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

penghormatan terhadap martabat manusia. Ketika nilai-nilai ini 

dihidupkan kembali dalam praktik pendidikan modern, maka sekolah 

dan madrasah dapat menjadi ruang yang menumbuhkan kasih, 

empati, dan kebijaksanaan — sebagaimana dicontohkan oleh 

Rasulullah SAW.14 

4. Implikasi Pendidikan Islam Humanistik Berbasis Cinta 

terhadap Pengembangan Karakter dan Spiritualitas Peserta 

Didik di Era Modern 

Pendidikan Islam humanistik berbasis cinta pada hakikatnya 

menempatkan peserta didik sebagai makhluk spiritual yang memiliki 

potensi fitri untuk tumbuh menjadi pribadi beriman, berakhlak, dan 

berilmu. Dalam paradigma ini, pendidikan tidak hanya diarahkan 

pada pencapaian akademik, tetapi juga pada pembentukan hati dan 

karakter. Cinta menjadi energi penggerak yang memanusiakan 

hubungan antara guru dan murid, mengubah proses belajar menjadi 

perjalanan ruhani yang menumbuhkan kesadaran diri dan kedekatan 

kepada Allah. Paradigma ini menjawab krisis kemanusiaan di era 

modern yang sering kali menekankan intelektualitas tanpa 

spiritualitas.15 

Implikasi pertama dari pendidikan Islam humanistik berbasis 

cinta adalah penguatan karakter spiritual peserta didik. Melalui 

pendekatan penuh kasih sayang, murid belajar untuk mengenali 

dirinya sebagai hamba Allah dan khalifah di bumi. Relasi pendidikan 

                                                             
14 Al-Ghazali, Ihya’ Ulumuddin, Dar al-Fikr, Beirut, 2005, Juz 3, hlm. 25 
15 Abdurrahman Mas’ud, Pendidikan Islam Humanistik: Upaya 

Membangun Kembali Insan yang Merdeka, Pustaka Pelajar, Yogyakarta, 2002, 

hlm. 59. 



P a g e  | 231 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

yang dilandasi cinta menumbuhkan rasa tanggung jawab moral, 

keikhlasan, dan empati terhadap sesama. Dalam konteks ini, 

spiritualitas bukan sekadar ritual keagamaan, tetapi kesadaran 

eksistensial yang membentuk perilaku dan cara berpikir yang etis. 

Cinta dalam pendidikan juga mendorong pengembangan 

karakter sosial yang empatik dan beradab. Murid yang dididik dalam 

suasana penuh cinta akan tumbuh menjadi pribadi yang menghargai 

perbedaan, mampu bekerja sama, dan menjunjung tinggi nilai 

kemanusiaan. Hal ini sangat relevan di era modern yang sering 

diwarnai individualisme dan kompetisi. Pendidikan berbasis cinta 

berperan sebagai penyeimbang, menanamkan nilai kebersamaan dan 

kasih dalam interaksi sosial di lingkungan sekolah maupun 

masyarakat. 

Dalam kerangka Tarbiyah Nabawiyah, cinta mengandung 

dimensi rahmah, hikmah, dan tawadhu‘, yang membentuk kesadaran 

spiritual peserta didik. Rasulullah صلى الله عليه وسلم menanamkan cinta kepada ilmu, 

kepada sesama, dan kepada Allah, sehingga para sahabat tidak hanya 

menjadi orang berpengetahuan, tetapi juga berakhlak mulia. Dengan 

meneladani hal ini, pendidikan modern yang berlandaskan cinta akan 

menghasilkan insan yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi 

juga lembut hati dan rendah diri. Cinta menjadikan ilmu sebagai 

sarana ibadah, bukan sekadar alat untuk kekuasaan atau status sosial. 

Implikasi berikutnya adalah terciptanya lingkungan belajar 

yang menenangkan dan memotivasi. Ketika cinta menjadi dasar 

interaksi, guru berperan sebagai pembimbing yang sabar dan 

empatik, bukan penguasa yang menakutkan. Murid pun merasa aman 

untuk berekspresi dan mengembangkan potensinya tanpa rasa takut 



P a g e  | 232 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

atau tekanan. Dalam suasana seperti ini, proses pendidikan menjadi 

lebih efektif karena motivasi belajar tumbuh dari dalam diri, bukan 

karena paksaan eksternal. Cinta menciptakan iklim belajar yang 

konstruktif, kreatif, dan penuh kehangatan emosional. 

Selain itu, pendidikan Islam berbasis cinta berimplikasi pada 

transformasi paradigma pendidikan itu sendiri. Ia menggeser 

orientasi dari sekadar transfer pengetahuan menjadi proses 

pembentukan insan kamil — manusia utuh yang seimbang antara 

akal, hati, dan tindakan. Paradigma ini mengoreksi sistem 

pendidikan modern yang terlalu mekanistik dan materialistik, dengan 

menegaskan kembali makna pendidikan sebagai sarana penyucian 

jiwa dan pengembangan potensi spiritual manusia. 

Dalam konteks pengembangan karakter, cinta juga berperan 

sebagai prinsip moral yang membimbing tindakan etis peserta didik. 

Cinta menumbuhkan sikap sabar, jujur, rendah hati, dan 

menghormati sesama. Ketika cinta menjadi landasan moral, maka 

disiplin, tanggung jawab, dan integritas tidak lagi perlu dipaksakan, 

karena semuanya muncul dari kesadaran batin yang tumbuh secara 

alami. Dengan kata lain, pendidikan berbasis cinta menumbuhkan 

karakter yang otonom — bukan karena takut dihukum, melainkan 

karena cinta pada kebaikan itu sendiri. 

Implikasi lainnya adalah penguatan relasi spiritual antara 

murid dan Allah. Melalui pendidikan yang penuh cinta, murid diajak 

untuk memahami bahwa belajar adalah bagian dari ibadah dan upaya 

mendekatkan diri kepada Sang Pencipta. Cinta mengubah aktivitas 

belajar dari sekadar pencarian ilmu menjadi proses taqarrub ilallah. 

Dalam hal ini, guru berperan bukan hanya sebagai pengajar, tetapi 



P a g e  | 233 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

juga sebagai teladan ruhani yang menginspirasi murid untuk hidup 

dalam kebaikan dan keikhlasan.16 

Di era modern yang sarat dengan disorientasi nilai dan 

hedonisme, pendidikan Islam humanistik berbasis cinta menjadi 

solusi untuk membangun keseimbangan antara kemajuan teknologi 

dan kematangan spiritual. Cinta melahirkan empati, tanggung jawab 

sosial, dan kesadaran ekologi, yang semuanya sangat dibutuhkan 

untuk mengatasi krisis kemanusiaan kontemporer. Pendidikan 

berbasis cinta membentuk manusia yang tidak hanya cakap 

menghadapi tantangan global, tetapi juga mampu menjaga nilai-nilai 

kemanusiaan di tengah arus materialisme. 

Dengan demikian, implikasi pendidikan Islam humanistik 

berbasis cinta adalah lahirnya peserta didik yang berkarakter kuat, 

berjiwa lembut, dan memiliki orientasi hidup yang berpusat pada 

nilai-nilai ilahiah. Cinta menjadi jantung dari seluruh aktivitas 

pendidikan: ia menuntun akal untuk berpikir bijak, hati untuk 

berempati, dan jiwa untuk berserah kepada Allah. Model pendidikan 

seperti ini tidak hanya relevan secara teologis, tetapi juga urgen 

secara sosial, karena mampu membangun manusia paripurna yang 

berilmu, berakhlak, dan berperadaban tinggi.17 

  

                                                             
16 Muhammad Husein, Tarbiyah Nabawiyah: Konsep dan Implementasinya 

dalam Pendidikan Islam, Suara Islam Press, Jakarta, 2019, hlm. 91 
17 Jalaluddin Rahmat, Islam Alternatif: Ceramah-ceramah di Kampus, 

Mizan, Bandung, 1998, hlm. 112. 



P a g e  | 234 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

KESIMPULAN  

Pendidikan Islam humanistik berbasis cinta merupakan 

paradigma pendidikan yang menempatkan cinta sebagai inti dari 

seluruh proses pembelajaran. Dalam perspektif nilai-nilai Islam dan 

prinsip Tarbiyah Nabawiyah, cinta dipahami sebagai energi 

spiritual yang menghidupkan hubungan antara manusia dengan 

Allah, antara guru dan murid, serta antara individu dan masyarakat. 

Konsep ini menegaskan bahwa tujuan pendidikan bukan sekadar 

pencapaian intelektual, tetapi penyempurnaan akhlak dan 

pembentukan pribadi yang sadar akan tanggung jawab ilahiah. 

Dengan demikian, pendidikan Islam berbasis cinta menjadi jalan 

menuju terwujudnya manusia seimbang — beriman, berilmu, dan 

berakhlak mulia. 

Relasi antara murabbi dan murid dalam paradigma pendidikan 

Islam yang berlandaskan cinta dan kasih sayang bersifat spiritual, 

emosional, dan moral. Hubungan ini tidak didasari oleh otoritas 

kekuasaan, tetapi oleh keikhlasan, rahmah, dan keteladanan. 

Seorang murabbi memandang murid bukan sekadar penerima ilmu, 

tetapi sebagai amanah Allah yang harus dibimbing dengan sabar 

dan penuh empati. Dengan pendekatan cinta, murabbi mampu 

menumbuhkan kepercayaan, menghormati keunikan individu, dan 

membangun iklim pendidikan yang dialogis serta menenangkan. 

Relasi semacam ini membentuk suasana belajar yang hidup dan 

berorientasi pada pertumbuhan karakter serta kesadaran spiritual 

peserta didik. 

Nilai-nilai cinta dan kemanusiaan dalam hubungan murabbi–

murid sebagaimana dicontohkan Rasulullah صلى الله عليه وسلم mencakup rahmah 



P a g e  | 235 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

(kasih sayang), tawadhu‘ (kerendahan hati), hikmah 

(kebijaksanaan), sabr (kesabaran), ta‘awun (kerjasama), dan 

amanah (tanggung jawab). Nilai-nilai ini membentuk dasar moral 

dan spiritual dalam proses pendidikan, di mana cinta menjadi 

kekuatan yang menumbuhkan penghormatan terhadap martabat 

manusia. Melalui Tarbiyah Nabawiyah, Rasulullah صلى الله عليه وسلم menunjukkan 

bahwa pendidikan sejati tidak cukup dengan ilmu, tetapi harus 

menyentuh hati dan membentuk akhlak. Pendidikan yang demikian 

menjadikan murid tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga 

matang secara emosional dan spiritual. 

Implikasi pendidikan Islam humanistik berbasis cinta di era 

modern terletak pada kemampuannya membangun keseimbangan 

antara kemajuan intelektual dan kedalaman spiritual. Pendidikan 

semacam ini menumbuhkan karakter peserta didik yang berempati, 

berdisiplin, dan berjiwa sosial, serta mampu menghadapi tantangan 

zaman tanpa kehilangan nilai-nilai kemanusiaan. Cinta menjadikan 

pendidikan sebagai sarana pembentukan insan kamil — manusia 

paripurna yang berpikir dengan hikmah, berbuat dengan kasih, dan 

hidup dengan kesadaran ilahiah. Dengan demikian, paradigma 

pendidikan Islam humanistik berbasis cinta merupakan fondasi 

penting bagi lahirnya generasi berperadaban yang berakar pada 

nilai-nilai Qur’ani dan akhlak Rasulullah صلى الله عليه وسلم. 

 

  



P a g e  | 236 

 

Jurnal EDUVIA Vol. 1 No. 2 Desember 2025 

DAFTAR PUSTAKA 

 

al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in 

Islam. Kuala Lumpur: ISTAC, 1991. 

al-Ghazali. Ihya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr, 2005. 

al-Nahlawi, Abdurrahman. Ushul al-Tarbiyah al-Islamiyyah wa 

Asalibuha fi al-Bayt wa al-Madrasah wa al-Mujtama’. 

Damaskus: Dar al-Fikr, 1995. 

Bahri, dkk. “Hubungan Guru dan Murid dalam Perspektif 

Pendidikan Islam.” Jurnal TAWAZUN, Universitas Ibn 

Khaldun Bogor, Vol. 9, No. 1, 2021. 

Hermawan, Asep. “Konsep Pembelajaran Humanistik dan 

Relevansinya dalam Pendidikan Agama Islam.” Jurnal At-

Thulab, Vol. 8, No. 2, 2022. 

Husein, Muhammad. Tarbiyah Nabawiyah: Konsep dan 

Implementasinya dalam Pendidikan Islam. Jakarta: Suara 

Islam Press, 2019. 

Mas’ud, Abdurrahman. Pendidikan Islam Humanistik: Upaya 

Membangun Kembali Insan yang Merdeka. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2002. 

Nurhayati, Siti. “Pendidikan Islam Humanis-Religius dalam 

Perspektif Modern.” Jurnal Ilmu Pendidikan Islam, 

Universitas Ahmad Dahlan, Vol. 6, No. 1, 2021. 

Rahmat, Jalaluddin. Islam Alternatif: Ceramah-ceramah di Kampus. 

Bandung: Mizan, 1998. 

Rahmatullah. “Konsep Cinta dalam Pendidikan Islam 

Humanistik.” Jurnal Al-Ashriyyah, STAI Nurul Iman, Vol. 4, 

No. 1, 2021. 


