-
'41( " EDUVIA : Jurnal Pendidikan dan Pengajaran Islam

: i Vol.1, No.2 Desember (2025), pp:212- 236 DOI:https://doi.org/10.35888/elwahdah.v5i2.6077
\:-:_;/ https://ejournal.stainumadiun.ac.id/index.php/eduvia

Pendidikan Islam Humanistik Berbasis Cinta: Kajian
Literatur tentang Relasi Murabbi dan Murid dalam Perspektif
Tarbiyah Nabawiyah

Ali Masykur
Universitas Islam Negeri Ponorogo
alexsakur2021@gmail.com

Abstract

This study is motivated by the need to revitalize a more humane paradigm of
Islamic education in response to the moral crisis and the dehumanization inherent
in modern educational practices. Humanistic Islamic education based on love is
viewed as a conceptual solution that emphasizes character formation and
spirituality through compassionate relationships between murabbi (educators)
and learners, as exemplified in the Prophetic education (Tarbiyah Nabawiyah) of
the Prophet Muhammad. This research employs a qualitative method with a
literature study approach, examining scholarly works, classical Islamic texts, and
contemporary references on Islamic education. The findings reveal that love in
Islamic education functions not merely as an ethical value but also as a
pedagogical foundation that shapes educational relationships grounded in
rahmah (compassion), tawadhu® (humility), and hikmah (wisdom). Such
relationships have a positive impact on character development, emotional
intelligence, and students’ spiritual awareness. Therefore, humanistic Islamic
education based on love is highly relevant to be implemented as a learning model
that fosters a balance between cognitive, affective, and spiritual dimensions in the
modern era.

Keywords: Islamic Education, Humanistic, Love, Murabbi, Tarbiyah Nabawiyah,
Character, Spirituality.

Abstrak
Penelitian ini dilatarbelakangi oleh kebutuhan untuk merevitalisasi paradigma
pendidikan Islam yang lebih manusiawi di tengah krisis moral dan dehumanisasi
pendidikan modern. Pendidikan Islam humanistik berbasis cinta dipandang
sebagai solusi konseptual yang menekankan pembentukan karakter dan
spiritualitas melalui hubungan yang penuh kasih antara murabbi dan murid
sebagaimana dicontohkan dalam Tarbiyah Nabawiyah Rasulullah. Penelitian ini
menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi literatur, melalui telaah
terhadap berbagai karya ilmiah, kitab klasik, dan referensi kontemporer tentang
pendidikan Islam. Hasil penelitian menunjukkan bahwa cinta dalam pendidikan
Islam tidak hanya berfungsi sebagai nilai etis, tetapi juga sebagai fondasi
pedagogis yang membentuk relasi edukatif berbasis rahmah, tawadhu‘, dan
hikmah. Relasi tersebut berdampak positif terhadap pengembangan karakter,
kecerdasan emosional, dan kesadaran spiritual peserta didik. Dengan demikian,
pendidikan Islam humanistik berbasis cinta relevan untuk diimplementasikan


https://ejournal.stainumadiun.ac.id/index.php/eduvia

Page | 213

sebagai model pembelajaran yang menumbuhkan keseimbangan antara aspek
kognitif, afektif, dan spiritual di era modern.

Kata kunci: Pendidikan Islam, Humanistik, Cinta, Murabbi, Tarbiyah
Nabawiyah, Karakter, Spiritualitas.

PENDAHULUAN
Pendidikan Islam dewasa ini menghadapi tantangan serius di

tengah arus globalisasi, modernisasi, dan kemajuan teknologi yang
begitu cepat. Perubahan sosial dan budaya telah menggeser orientasi
pendidikan dari pembentukan manusia seutuhnya menuju
pencapaian hasil yang bersifat material dan kuantitatif. Nilai-nilai
kemanusiaan, spiritualitas, dan kasih sayang yang menjadi inti dari
pendidikan Islam kerap terpinggirkan oleh sistem yang berorientasi
pada prestasi akademik dan keterampilan teknis. Padahal,
pendidikan dalam pandangan Islam sejatinya bertujuan
menumbuhkan potensi fitrah manusia agar menjadi pribadi yang
beriman, berilmu, dan berakhlak mulia.'

Paradigma pendidikan Islam yang humanistik muncul sebagai
upaya untuk mengembalikan esensi pendidikan sebagai proses
pemanusiaan (ta’dib al-insan). Pendidikan Islam humanistik
menempatkan peserta didik sebagai subjek aktif yang memiliki
martabat, kehendak, dan potensi untuk berkembang. Dalam
paradigma ini, hubungan antara pendidik dan peserta didik tidak
bersifat hierarkis, tetapi dialogis dan partisipatif. Pendidik berperan

sebagai pembimbing (murabbi) yang menumbuhkan nilai-nilai

' Asep Hermawan, Konsep Pembelajaran Humanistik dan Relevansinya
dalam Pendidikan Agama Islam, Jurnal At-Thulab, Vol. 8, No. 2 (2022), him.
115

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 214

kemanusiaan dan spiritual dalam diri peserta didik melalui kasih
sayang, keteladanan, dan bimbingan yang penuh empati.?

Dalam tradisi Islam, konsep murabbi memiliki makna yang
lebih luas daripada sekadar guru (mu’allim) atau pengajar
(mudarris). Murabbi adalah sosok yang tidak hanya mengajarkan
ilmu, tetapi juga membina jiwa, memperhatikan perkembangan
moral, dan memelihara fitrah peserta didik. Oleh karena itu, relasi
antara murabbi dan murid menjadi pusat dalam proses tarbiyah
Islam. Relasi ini bukanlah relasi transaksional semata, melainkan
hubungan spiritual dan emosional yang dilandasi cinta, keikhlasan,
dan tanggung jawab ruhani.

Dalam sejarah Islam, Rasulullah 2 adalah figur murabbi agung
yang mencontohkan bagaimana pendidikan harus dijalankan dengan
cinta dan kelembutan. Beliau membimbing para sahabat dengan
memahami karakter mereka masing-masing, memberikan perhatian
personal, dan menanamkan nilai-nilai melalui keteladanan yang
hidup. Pola pendidikan Rasulullah dikenal sebagai Tarbiyah
Nabawiyah — sebuah model pendidikan yang memadukan ilmu,
amal, dan kasih sayang sebagai satu kesatuan yang membentuk
kepribadian Islam yang sempurna.’

Prinsip utama Tarbiyah Nabawiyah adalah kasih sayang dan
cinta (rahmah wa mahabbah). Melalui cinta, pendidik mampu

menyentuh dimensi terdalam dari jiwa peserta didik, membangkitkan

2 Siti Nurhayati, Pendidikan Islam Humanis-Religius dalam Perspektif
Modern, Jurnal llmu Pendidikan Islam, Universitas Ahmad Dahlan, Vol. 6, No.
1(2021), him. 47

3 Muhammad Husein, Tarbiyah Nabawiyah: Konsep dan Implementasinya
dalam Pendidikan Islam, Suara Islam Press, Jakarta, 2019, him. 78.

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 215

motivasi intrinsik untuk belajar, dan mengarahkan perkembangan
spiritual secara alami. Pendidikan yang berlandaskan cinta tidak
hanya mengubah perilaku lahiriah, tetapi juga menumbuhkan
kesadaran batin untuk berbuat kebaikan. Di sinilah pendidikan Islam
humanistik berbasis cinta menemukan relevansinya dalam konteks
modern.

Dalam realitas pendidikan saat ini, hubungan guru dan murid
sering kali bersifat formal, kaku, dan berjarak. Banyak lembaga
pendidikan lebih fokus pada hasil ujian dan kompetisi akademik
daripada proses pembinaan karakter. Akibatnya, hubungan
emosional dan spiritual antara pendidik dan peserta didik melemah,
sehingga pendidikan kehilangan ruh kasih sayangnya. Model
pendidikan seperti ini berpotensi melahirkan generasi yang cerdas
secara intelektual, namun miskin empati dan integritas moral.*

Pendidikan Islam humanistik berbasis cinta menawarkan
paradigma yang berbeda. la menempatkan relasi murabbi—murid
sebagai pusat perubahan, bukan sekadar instrumen pembelajaran.
Melalui pendekatan cinta, pendidikan menjadi sarana pembentukan
hati dan akhlak, bukan hanya kecerdasan logika. Seorang murabbi
yang mencintai muridnya akan berusaha memahami latar belakang,
kebutuhan, serta potensi mereka secara utuh. Sikap ini akan
menumbuhkan rasa aman, kepercayaan diri, dan motivasi belajar

yang mendalam pada diri murid.

4 Bahri dkk., Hubungan Guru dan Murid dalam Perspektif Pendidikan
Islam, Jurnal TAWAZUN, Universitas Ibn Khaldun Bogor, Vol. 9, No. 1 (2021),
him. 34

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 216

Dalam konteks sosial keagamaan, pendidikan berbasis cinta
juga berfungsi sebagai upaya membangun peradaban kasih
(madaniyyah al-mahabbah). Nilai cinta menumbuhkan kepedulian
sosial, penghormatan terhadap perbedaan, serta komitmen terhadap
kemaslahatan bersama. Oleh karena itu, pendidikan Islam yang
berakar pada cinta tidak hanya relevan bagi pengembangan individu,
tetapi juga bagi pembangunan masyarakat yang beradab dan
berperikemanusiaan.’

Kajian terhadap relasi murabbi-murid dalam perspektif
Tarbiyah Nabawiyah penting dilakukan karena selama ini perhatian
akademik terhadap aspek relasional dalam pendidikan Islam masih
terbatas. Kebanyakan penelitian berfokus pada metode pengajaran
dan kurikulum, sementara dimensi cinta dan hubungan personal
belum banyak disentuh secara mendalam. Padahal, relasi inilah yang
menjadi jantung dari seluruh proses tarbiyah, tempat nilai-nilai Islam
ditransmisikan melalui teladan, kasih sayang, dan interaksi
manusiawi.

Berdasarkan pemaparan tersebut, penelitian ini berupaya
menggali secara mendalam konsep pendidikan Islam humanistik
berbasis cinta melalui kajian literatur terhadap relasi murabbi dan
murid dalam perspektif Tarbiyah Nabawiyah. Diharapkan penelitian
ini dapat memperkaya wacana pendidikan Islam dengan
menghadirkan paradigma yang lebih manusiawi, spiritual, dan

relevan dengan kebutuhan zaman, serta menjadi landasan bagi

3 Rahmatullah, Konsep Cinta dalam Pendidikan Islam Humanistik, Jurnal
Al-Ashriyyah, STAI Nurul Iman, Vol. 4, No. 1 (2021), him. 62

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 217

praktik pendidikan yang menumbuhkan cinta, akhlak, dan kemuliaan
manusia di dunia pendidikan Islam.

METODE
Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan

jenis  penelitian kepustakaan (library research). Penelitian
kepustakaan dipilih karena fokus kajiannya bersifat konseptual dan
teoritis, yaitu menguraikan dan menganalisis gagasan pendidikan
Islam humanistik berbasis cinta dalam konteks relasi murabbi-murid
menurut perspektif Tarbiyah Nabawiyah. Penelitian ini tidak
melibatkan observasi lapangan, melainkan memusatkan perhatian
pada pengumpulan dan penelaahan sumber-sumber literatur seperti
buku, artikel jurnal, dan karya ilmiah yang relevan

Pendekatan yang digunakan adalah deskriptif-analitis, yaitu
dengan mendeskripsikan konsep-konsep pendidikan Islam, cinta,
dan relasi edukatif berdasarkan teori serta menafsirkan maknanya
dalam konteks pendidikan Nabi Muhammad . Sumber data primer
meliputi literatur klasik seperti Ihya’ Ulumuddin karya Al-Ghazali,
Ta’lim al-Muta’allim karya Al-Zarnuji, serta karya kontemporer
seperti Tarbiyah Nabawiyah karya Muhammad Husein dan Ushul al-
Tarbiyah al-Islamiyyah karya Abdurrahman al-Nahlawi. Sedangkan
sumber sekunder diperoleh dari jurnal ilmiah, skripsi, dan hasil
penelitian lain yang relevan dengan tema.

Teknik pengumpulan data dilakukan melalui metode
dokumentasi, yaitu membaca, menyeleksi, dan mencatat informasi
penting dari berbagai sumber literatur. Data yang diperoleh
kemudian dianalisis menggunakan analisis isi (content analysis)

untuk menemukan ide, prinsip, dan nilai yang terkait dengan

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 218

pendidikan humanistik Islam dan relasi murabbi—murid. Proses
analisis mencakup tiga tahap: reduksi data, klasifikasi tematik, dan
interpretasi makna. Pendekatan hermeneutik juga digunakan untuk
memahami pesan-pesan pendidikan Nabi secara mendalam dalam
konteks nilai cinta dan kasih sayang.

Untuk menjaga keabsahan hasil penelitian, dilakukan
triangulasi sumber dengan cara membandingkan pandangan dari
berbagai literatur klasik dan kontemporer. Validitas data diperkuat
melalui teknik cross-reference dan pembacaan kritis terhadap teks
agar hasil analisis tidak bersifat parsial. Hasil penelitian ini
diharapkan mampu menghasilkan kerangka konseptual pendidikan
Islam yang berlandaskan cinta dan kemanusiaan, serta menegaskan
kembali relevansi Tarbiyah Nabawiyah sebagai model pembinaan
ruhani dan moral dalam pendidikan Islam masa Kini.

HASIL DAN PEMBAHASAN
1. Konsep Pendidikan Islam Humanistik Berbasis Cinta dalam
Perspektif Nilai-Nilai Islam dan Prinsip Tarbiyah Nabawiyah

Pendidikan Islam humanistik berbasis cinta merupakan
sebuah paradigma yang berupaya mengembalikan hakikat
pendidikan Islam sebagai proses tazkiyatun nafs (penyucian jiwa)
dan tahdzib al-akhlaq (pembinaan akhlak) melalui pendekatan kasih
sayang dan penghargaan terhadap potensi manusia. Paradigma ini
berpijak pada pandangan bahwa setiap manusia diciptakan dengan
fitrah suci dan potensi untuk menjadi baik, sebagaimana disebutkan
dalam Al-Qur’an, “Sesungguhnya Kami telah menciptakan manusia
dalam bentuk yang sebaik-baiknya” (Q.S. At-Tin: 4). Ayat ini

menegaskan nilai kemanusiaan sebagai dasar pendidikan Islam.

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 219

Pendidikan yang berlandaskan cinta berarti menumbuhkan fitrah
tersebut melalui suasana kasih, penghormatan, dan kelembutan hati,
bukan melalui paksaan atau kekerasan.®

Dalam konteks nilai-nilai Islam, cinta (mahabbah) bukan
sekadar emosi, melainkan energi spiritual yang menjadi dasar semua
amal kebajikan. Cinta kepada Allah, Rasul, dan sesama manusia
adalah poros kehidupan beragama. Ketika prinsip cinta diterapkan
dalam pendidikan, proses belajar tidak hanya menjadi transfer ilmu,
tetapi juga transformasi nilai. Pendidik berperan sebagai murabbi
yang menuntun dengan kasih, membimbing dengan teladan, dan
membangun hubungan batin dengan peserta didik. Dengan
demikian, pendidikan Islam berbasis cinta memanusiakan manusia
melalui kasih, menghargai keunikan individu, dan menumbuhkan
kesadaran spiritual yang mendalam.

Dalam perspektif Tarbiyah Nabawiyah, cinta merupakan inti
dari seluruh metode pendidikan Rasulullah £. Beliau mendidik para
sahabat dengan kelembutan, kesabaran, dan perhatian personal
terhadap kondisi mereka. Rasulullah tidak hanya menyampaikan
ilmu, tetapi juga menanamkan rasa aman, kepercayaan diri, dan kasih
sayang. Ketika ada sahabat yang melakukan kesalahan, beliau tidak
menghardik, melainkan menasihati dengan hikmah. Hal ini
menunjukkan bahwa cinta dalam pendidikan bukan berarti
kelemahan, melainkan kekuatan moral yang mampu mengubah hati.
Prinsip ini kemudian dikenal dalam pendidikan Islam sebagai ta’lim

bil mahabbah pengajaran dengan cinta.3

® Asep Hermawan, Konsep Pembelajaran Humanistik dan Relevansinya
dalam Pendidikan Agama Islam,him 115.
Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 220

Konsep pendidikan Islam humanistik berbasis cinta juga
sejalan dengan gagasan ta’dib yang dikemukakan oleh Syed
Muhammad Naquib al-Attas. Menurutnya, tujuan utama pendidikan
Islam adalah pembentukan manusia beradab (insan adib), yaitu
manusia yang mengenal dan menempatkan segala sesuatu pada
tempatnya sesuai dengan nilai-nilai llahi. Proses pendidikan ini tidak
dapat dicapai hanya dengan pengajaran kognitif, melainkan melalui
pembinaan hati yang dilandasi cinta. Dengan cinta, peserta didik
belajar menghormati guru, ilmu, dan sesama manusia sebagai
manifestasi cinta kepada Allah.’

Nilai cinta dalam pendidikan Islam juga tampak dalam
konsep rahmabh (kasih sayang). Allah berfirman, “Dan tidaklah Kami
mengutus engkau (Muhammad) melainkan sebagai rahmat bagi
semesta alam” (Q.S. Al-Anbiya: 107). Ayat ini menjadi dasar bahwa
seluruh proses pendidikan Islam harus berlandaskan kasih sayang.
Dalam Tarbiyah Nabawiyah, kasih sayang menjadi metode
pembinaan yang paling efektif untuk menumbuhkan akhlak mulia
dan keimanan. Cinta yang dimaksud bukan cinta duniawi, melainkan
kasih yang tulus, membebaskan, dan menuntun manusia menuju
kesadaran Ilahiyah.

Dalam praktiknya, pendidikan humanistik berbasis cinta
menempatkan peserta didik sebagai subjek yang memiliki martabat
dan kebebasan dalam belajar. Murabbi berperan sebagai fasilitator
yang menumbuhkan potensi, bukan otoritas yang menekan. Interaksi

yang dibangun bersifat dialogis dan saling menghargai. Prinsip ini

7 Syed Muhammad Naquib al-Attas, The Concept of Education in Islam,
ISTAC, Kuala Lumpur, 1991, him. 17
Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 221

sejalan dengan nilai syura (musyawarah) dalam Islam, yang
mengajarkan  partisipasi dan  keterbukaan dalam  proses
pembelajaran. Dengan demikian, pendidikan Islam humanistik
mengembangkan suasana belajar yang hidup, empatik, dan
bermakna, bukan sekadar formalitas akademik.®

Konsep cinta dalam pendidikan Islam juga mengandung
dimensi transendental. Cinta menjadi jalan menuju pengenalan diri
dan Tuhan. Ketika guru mencintai muridnya karena Allah, dan murid
mencintai gurunya karena ilmu dan keikhlasan, maka hubungan
mereka menjadi ‘ubudiyyah (pengabdian) yang bernilai ibadah.
Dalam konteks ini, pendidikan menjadi sarana spiritual untuk
mendekatkan diri kepada Allah. Inilah hakikat tarbiyah rabbaniyyah,
yaitu pendidikan yang berorientasi pada Rabb (Tuhan), bukan
sekadar hasil duniawi.

Secara metodologis, Tarbiyah Nabawiyah mengajarkan
bahwa pendidikan yang efektif harus melibatkan seluruh aspek diri
manusia — akal, hati, dan amal. Cinta berperan sebagai penggerak
utama dalam integrasi ketiga aspek tersebut. Tanpa cinta, ilmu
menjadi kering dan tidak menumbuhkan akhlak. Oleh karena itu,
Rasulullah # menanamkan nilai cinta melalui contoh nyata dalam
kehidupan sehari-hari:  beliau menyapa dengan lembut,
mendengarkan dengan sabar, dan menegur dengan penuh kasih.
Praktik pendidikan seperti ini menegaskan bahwa mahabbah bukan

konsep abstrak, tetapi realitas yang hidup dalam interaksi edukatif.’

8 Rahmatullah, Konsep Cinta dalam Pendidikan Islam Humanistik, Jurnal
Al-Ashriyyah, STAI Nurul Iman, Vol. 4, No. 1 (2021), him. 62
? Al-Ghazali, Thya’ Ulumuddin, Dar al-Fikr, Beirut, 2005, Juz 3, him. 24.

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 222

Pendidikan Islam humanistik berbasis cinta juga berfungsi
sebagai kritik terhadap praktik pendidikan modern yang cenderung
mekanistik dan berorientasi pada hasil. Dalam paradigma cinta,
keberhasilan pendidikan tidak diukur dari nilai ujian, tetapi dari
tumbuhnya kepribadian beriman dan berakhlak. Hal ini menegaskan
bahwa pendidikan sejati adalah pendidikan hati. Cinta menjadi dasar
bagi munculnya empati, toleransi, dan keadilan — nilai-nilai yang
sangat dibutuhkan dalam membangun masyarakat yang damai dan
berperadaban.

Dengan demikian, konsep pendidikan Islam humanistik
berbasis cinta dalam perspektif Tarbiyah Nabawiyah merupakan
sintesis antara spiritualitas, kemanusiaan, dan keilmuan. Ila
menempatkan cinta sebagai poros yang menyatukan dimensi
intelektual dan moral dalam pendidikan. Pendidik berperan bukan
hanya sebagai pengajar, tetapi sebagai murabbi yang mengasuh jiwa
dan membimbing dengan kasih sayang. Melalui pendekatan ini,
pendidikan Islam dapat kembali pada ruh aslinya — membentuk
manusia yang berilmu, beradab, dan penuh cinta, sebagaimana
dicontohkan oleh Rasulullah £.

2. Relasi Murabbi dan Murid dalam Paradigma Pendidikan
Islam Berbasis Cinta dan Kasih Sayang

Relasi antara murabbi dan murid dalam pendidikan Islam
yang berlandaskan cinta dan kasih sayang merupakan hubungan
yang bersifat spiritual, emosional, dan intelektual. Hubungan ini

tidak hanya bertumpu pada proses transfer ilmu, tetapi juga pada

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 223

pembentukan karakter dan ruhani. Dalam pandangan Islam, murabbi
memiliki tanggung jawab untuk menumbuhkan, memelihara, dan
membimbing fitrah peserta didik agar berkembang secara seimbang
antara jasmani, akal, dan hati. Istilah tarbiyah sendiri berasal dari
kata rabba yang berarti memelihara dan menumbuhkan,
mengisyaratkan bahwa hubungan guru dan murid dalam Islam
bersifat penuh kasih sebagaimana hubungan orang tua terhadap
anak.!?

Dalam paradigma pendidikan berbasis cinta, relasi murabbi
dan murid dibangun atas dasar mahabbah (cinta), rahmah (kasih
sayang), dan ikhlas (ketulusan). Cinta menjadi kekuatan yang
menggerakkan murabbi untuk mendidik dengan penuh perhatian dan
kesabaran, sementara kasih sayang menjadikan proses pembelajaran
berjalan dengan suasana damai dan empatik. Hubungan ini
menciptakan iklim belajar yang menumbuhkan rasa saling
menghormati, saling percaya, dan keterbukaan dalam dialog.
Seorang murabbi tidak hanya memberikan ilmu, tetapi juga
membangun jiwa dan karakter muridnya.”2

Rasulullah 2 merupakan teladan utama dalam mencontohkan
relasi ideal antara pendidik dan peserta didik. Beliau tidak pernah
memarahi sahabatnya secara kasar, melainkan menegur dengan
hikmah dan cinta. Rasulullah memahami perbedaan karakter, latar
belakang, dan kemampuan para sahabat, serta menyesuaikan cara
mendidik dengan kondisi mereka. Dalam berbagai riwayat,

10 Abdurrahman al-Nahlawi, Ushul al-Tarbiyah al-Islamiyyah wa Asalibuha
fi al-Bayt wa al-Madrasah wa al-Mujtama’, Dar al-Fikr, Damaskus, 1995, him.
42

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 224

Rasulullah sering menatap muridnya dengan penuh kasih dan
memanggil mereka dengan panggilan yang lembut. Relasi seperti ini
menunjukkan bahwa pendidikan yang efektif lahir dari hati yang
penuh cinta, bukan dari kekuasaan atau otoritas semata.'!

Dalam konteks modern, konsep murabbi berbeda dengan
sekadar mu’allim (pengajar). Seorang mu’allim berfokus pada
penyampaian ilmu, sedangkan murabbi berperan sebagai pembina
jiwa dan akhlak. Dalam relasi berbasis cinta, murabbi memandang
murid sebagai amanah dari Allah, bukan sekadar penerima
pengetahuan. la mengarahkan murid agar menjadi insan yang sadar
diri, beriman, dan berakhlak. Cinta menjadikan murabbi sabar
menghadapi kesalahan, lemah lembut dalam menegur, dan konsisten
dalam memberikan teladan. Dengan demikian, relasi ini
menciptakan pendidikan yang tidak hanya mencerdaskan, tetapi juga
menumbuhkan kemanusiaan.

Cinta dan kasih sayang dalam relasi murabbi-murid juga
berperan sebagai perekat spiritual yang menumbuhkan kepercayaan
(trust). Kepercayaan ini penting karena menjadi dasar bagi
efektivitas proses pembelajaran. Murid yang merasa dicintai dan
dihargai akan lebih mudah menerima ilmu dan bimbingan.
Sebaliknya, hubungan yang kaku dan penuh jarak dapat menghambat

perkembangan jiwa murid. Oleh sebab itu, murabbi yang penuh cinta

"' Muhammad Husein, Tarbiyah Nabawiyah: Konsep dan Implementasinya

dalam Pendidikan Islam, Suara Islam Press, Jakarta, 2019, him. 79.

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 225

akan menciptakan suasana dialogis, mendengarkan dengan empati,
dan membuka ruang partisipasi aktif bagi murid.

Dalam pendidikan berbasis cinta, komunikasi antara murabbi
dan murid bersifat dua arah dan saling membangun. Prinsip
musyawarah (syura) menjadi bagian penting dari relasi ini. Murabbi
memberi kesempatan kepada murid untuk bertanya, berpendapat,
dan bereksplorasi. Dengan begitu, proses belajar menjadi
pengalaman bersama yang menumbuhkan kemandirian dan
tanggung jawab. Nilai cinta dalam konteks ini tidak berarti permisif,
melainkan menciptakan keseimbangan antara kebebasan dan
kedisiplinan dengan dasar kasih sayang.

Karakteristik lain dari relasi berbasis cinta adalah adanya
dimensi keteladanan (uswah hasanah). Cinta sejati tidak hanya
diucapkan, tetapi diwujudkan dalam tindakan. Murabbi menjadi
figur yang dicintai karena integritas dan ketulusannya. Rasulullah £
menjadi teladan karena perilakunya konsisten antara ucapan dan
perbuatan. Ketika murabbi menunjukkan cinta melalui kejujuran,
kelembutan, dan kesungguhan, murid akan belajar mencintai ilmu
dan kebaikan itu sendiri. Dalam hal ini, cinta berfungsi sebagai
energi moral yang menular dari pendidik kepada peserta didik

Relasi murabbi-murid dalam pendidikan Islam humanistik
juga Dbersifat transformatif, yaitu membawa perubahan dari
kebodohan menuju kesadaran, dari kemalasan menuju keaktifan, dan
dari ego menuju pengabdian kepada Allah. Proses transformasi ini
tidak dapat terjadi tanpa cinta, sebab cinta adalah kekuatan yang
menggerakkan perubahan hati. Pendidik yang mencintai akan

memotivasi tanpa memaksa, membimbing tanpa menghakimi, dan

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 226

menumbuhkan potensi murid hingga mereka mampu menemukan

jati dirinya.

Dalam perspektif Tarbiyah Nabawiyah, cinta juga menjadi
mekanisme korektif dalam relasi edukatif. Ketika murid berbuat
salah, murabbi menegur dengan cara yang membangun, bukan
merendahkan. Tujuan teguran bukan untuk menghukum, tetapi untuk
mengarahkan. Cinta menjadikan koreksi sebagai bentuk perhatian,
bukan hukuman. Dengan demikian, setiap interaksi antara murabbi
dan murid menjadi sarana pembentukan akhlak dan spiritualitas.

Berdasarkan uraian di atas, dapat disimpulkan bahwa relasi
antara murabbi dan murid dalam paradigma pendidikan Islam
berlandaskan cinta merupakan hubungan yang bersifat rabbani, yaitu
hubungan yang memancar dari cinta kepada Allah. Relasi ini
menekankan keseimbangan antara ilmu dan akhlak, antara
bimbingan dan kasih sayang. Melalui hubungan yang penuh cinta,
pendidikan Islam dapat melahirkan generasi yang tidak hanya cerdas
dan terampil, tetapi juga berjiwa lembut, berakhlak mulia, dan
memiliki cinta kepada kebenaran dan kemanusiaan.'?

3. Nilai-Nilai Cinta dan Kemanusiaan dalam Hubungan
Murabbi-Murid Menurut Praktik Tarbiyah Nabawiyah
Rasulullah 2

Praktik Tarbiyah Nabawiyah Rasulullah £ merupakan
cerminan sempurna pendidikan Islam yang berlandaskan cinta dan

kemanusiaan. Setiap tindakan Rasulullah dalam mendidik umatnya

12 Bahri dkk., Hubungan Guru dan Murid dalam Perspektif Pendidikan
Islam, Jurnal TAWAZUN, Universitas Ibn Khaldun Bogor, Vol. 9, No. 1 (2021),
him. 37

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 227

selalu disertai dengan kelembutan hati, kasih sayang, dan
penghargaan terhadap martabat manusia. Beliau tidak hanya
berperan sebagai guru, tetapi juga sebagai pembimbing ruhani yang
menumbuhkan jiwa dan keimanan murid-muridnya. Prinsip cinta
yang beliau tanamkan menjadi dasar bagi seluruh dimensi
pendidikan Islam — dari proses pembelajaran hingga pembentukan
akhlak."1

Nilai cinta yang pertama dalam Tarbiyah Nabawiyah adalah
rahmah (kasih sayang universal). Rasulullah # menebarkan kasih
kepada semua golongan manusia, tanpa memandang status sosial,
usia, atau keyakinan. Dalam konteks pendidikan, rahmah berarti
memperlakukan murid dengan empati dan kesabaran, bukan dengan
kekerasan atau tekanan. Cinta semacam ini tidak melemahkan
wibawa murabbi, melainkan memperkuat hubungan spiritual antara
pendidik dan peserta didik, sehingga proses pembelajaran
berlangsung dalam suasana penuh kedamaian.

Nilai kedua adalah hikmah, yakni kebijaksanaan dalam
mendidik. Rasulullah £ memahami bahwa setiap individu memiliki
potensi dan kesiapan belajar yang berbeda. Oleh karena itu, beliau
menyesuaikan metode dan nasihat sesuai dengan keadaan muridnya.
Dalam Tarbiyah Nabawiyah, kebijaksanaan ini menjadi bukti bahwa
pendidikan berbasis cinta tidak bersifat seragam, tetapi menghargai
keunikan setiap manusia. Prinsip ini sejalan dengan pendekatan
humanistik modern yang menekankan personalisasi dalam proses
belajar."2

Nilai cinta selanjutnya adalah tawadhu‘ (kerendahan hati).

Rasulullah # tidak pernah menempatkan dirinya di atas murid-

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 228

muridnya secara otoriter, melainkan duduk sejajar dan berbicara
dengan penuh hormat. Sikap rendah hati ini menghapus jarak sosial
dan psikologis antara murabbi dan murid, menciptakan relasi yang
bersifat dialogis dan akrab. Melalui tawadhu‘, cinta menjadi nyata
karena menghadirkan rasa aman dan dihargai bagi murid, yang pada
gilirannya menumbuhkan kepercayaan diri dan semangat belajar.

Di samping itu, Tarbiyah Nabawiyah juga mengandung nilai
amanah, yaitu rasa tanggung jawab spiritual seorang murabbi
terhadap perkembangan muridnya. Rasulullah £ melihat setiap
murid sebagai amanah Allah yang harus dijaga dengan kesungguhan
dan cinta. Beliau mengajarkan bahwa tugas pendidik bukan hanya
menyampaikan ilmu, tetapi juga menuntun jiwa agar dekat dengan
Allah. Nilai amanah inilah yang menjadikan hubungan murabbi-
murid sarat makna moral dan religius, melampaui sekadar interaksi
akademik.

Nilai cinta dan kemanusiaan berikutnya adalah ta‘awun
(kerjasama) dan ta‘aruf (pengenalan). Rasulullah % selalu
berinteraksi dengan murid-muridnya secara personal — beliau
mengenal nama mereka, memahami keadaan hidup mereka, dan
sering mendoakan mereka secara khusus. Kedekatan ini
menunjukkan bahwa pendidikan sejati dibangun di atas pemahaman
yang mendalam terhadap manusia, bukan hanya pada aspek
intelektualnya. Dengan mengenal murid secara utuh, murabbi dapat
menanamkan nilai kebaikan dengan cara yang lebih efektif dan

menyentuh hati.!3

13 Muhammad Husein, Tarbiyah Nabawiyah: Konsep dan Implementasinya
dalam Pendidikan Islam, Suara Islam Press, Jakarta, 2019, him. 88.
Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 229

Nilai tasamuh (toleransi) juga menjadi pilar penting dalam
pendidikan berbasis cinta. Rasulullah £ bersikap toleran terhadap
perbedaan pendapat dan kesalahan murid selama masih dalam batas
kebaikan. Toleransi dalam Tarbiyah Nabawiyah tidak berarti
membiarkan kesalahan, tetapi mengoreksi dengan kelembutan. Sikap
ini menumbuhkan kesadaran moral melalui pengalaman, bukan rasa
takut. Dengan demikian, murabbi berperan sebagai sahabat yang
menuntun, bukan hakim yang mengadili.

Nilai cinta lainnya adalah sabr (kesabaran), yang merupakan
bentuk kasih yang paling dalam. Rasulullah £ sabar dalam mengajar
dan mendidik, meski berhadapan dengan murid yang sulit atau
lambat memahami pelajaran. Kesabaran ini menegaskan bahwa cinta
sejati dalam pendidikan tidak menuntut hasil instan, melainkan
menghargai proses. Dalam pandangan Islam, setiap langkah kecil
menuju kebaikan adalah bagian dari perjalanan spiritual yang harus
disertai cinta dan kesabaran.

Jika dirangkum, nilai-nilai cinta dan kemanusiaan dalam
Tarbiyah Nabawiyah mencakup rahmah, hikmah, tawadhu‘, amanabh,
ta‘awun, tasamuh, dan sabr. Nilai-nilai ini saling berkaitan dalam
membentuk relasi murabbi-murid yang harmonis dan bermakna.
Cinta menjadi energi spiritual yang menghidupkan pendidikan,
sementara  nilai  kemanusiaan menjadi  jembatan  yang
menghubungkan ilmu dengan akhlak.

Dengan demikian, Tarbiyah Nabawiyah Rasulullah %
memberikan dasar filosofis dan etis bagi pengembangan pendidikan
Islam humanistik. Cinta menjadikan pendidikan sebagai proses

penyucian jiwa, sedangkan kemanusiaan menjadikannya sarana

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 230

penghormatan terhadap martabat manusia. Ketika nilai-nilai ini
dihidupkan kembali dalam praktik pendidikan modern, maka sekolah
dan madrasah dapat menjadi ruang yang menumbuhkan kasih,
empati, dan kebijaksanaan — sebagaimana dicontohkan oleh
Rasulullah SAW.™
4. Implikasi Pendidikan Islam Humanistik Berbasis Cinta
terhadap Pengembangan Karakter dan Spiritualitas Peserta
Didik di Era Modern
Pendidikan Islam humanistik berbasis cinta pada hakikatnya
menempatkan peserta didik sebagai makhluk spiritual yang memiliki
potensi fitri untuk tumbuh menjadi pribadi beriman, berakhlak, dan
berilmu. Dalam paradigma ini, pendidikan tidak hanya diarahkan
pada pencapaian akademik, tetapi juga pada pembentukan hati dan
karakter. Cinta menjadi energi penggerak yang memanusiakan
hubungan antara guru dan murid, mengubah proses belajar menjadi
perjalanan ruhani yang menumbuhkan kesadaran diri dan kedekatan
kepada Allah. Paradigma ini menjawab krisis kemanusiaan di era
modern yang sering kali menekankan intelektualitas tanpa
spiritualitas.'
Implikasi pertama dari pendidikan Islam humanistik berbasis
cinta adalah penguatan karakter spiritual peserta didik. Melalui
pendekatan penuh kasih sayang, murid belajar untuk mengenali

dirinya sebagai hamba Allah dan khalifah di bumi. Relasi pendidikan

14 Al-Ghazali, Thya’ Ulumuddin, Dar al-Fikr, Beirut, 2005, Juz 3, him. 25

5 Abdurrahman Mas’ud, Pendidikan Islam Humanistik: Upaya
Membangun Kembali Insan yang Merdeka, Pustaka Pelajar, Yogyakarta, 2002,
him. 59.

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 231

yang dilandasi cinta menumbuhkan rasa tanggung jawab moral,
keikhlasan, dan empati terhadap sesama. Dalam konteks ini,
spiritualitas bukan sekadar ritual keagamaan, tetapi kesadaran
eksistensial yang membentuk perilaku dan cara berpikir yang etis.

Cinta dalam pendidikan juga mendorong pengembangan
karakter sosial yang empatik dan beradab. Murid yang dididik dalam
suasana penuh cinta akan tumbuh menjadi pribadi yang menghargai
perbedaan, mampu bekerja sama, dan menjunjung tinggi nilai
kemanusiaan. Hal ini sangat relevan di era modern yang sering
diwarnai individualisme dan kompetisi. Pendidikan berbasis cinta
berperan sebagai penyeimbang, menanamkan nilai kebersamaan dan
kasih dalam interaksi sosial di lingkungan sekolah maupun
masyarakat.

Dalam kerangka Tarbiyah Nabawiyah, cinta mengandung
dimensi rahmah, hikmah, dan tawadhu‘, yang membentuk kesadaran
spiritual peserta didik. Rasulullah £ menanamkan cinta kepada ilmu,
kepada sesama, dan kepada Allah, sehingga para sahabat tidak hanya
menjadi orang berpengetahuan, tetapi juga berakhlak mulia. Dengan
meneladani hal ini, pendidikan modern yang berlandaskan cinta akan
menghasilkan insan yang tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi
juga lembut hati dan rendah diri. Cinta menjadikan ilmu sebagai
sarana ibadah, bukan sekadar alat untuk kekuasaan atau status sosial.

Implikasi berikutnya adalah terciptanya lingkungan belajar
yang menenangkan dan memotivasi. Ketika cinta menjadi dasar
interaksi, guru berperan sebagai pembimbing yang sabar dan
empatik, bukan penguasa yang menakutkan. Murid pun merasa aman

untuk berekspresi dan mengembangkan potensinya tanpa rasa takut

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 232

atau tekanan. Dalam suasana seperti ini, proses pendidikan menjadi
lebih efektif karena motivasi belajar tumbuh dari dalam diri, bukan
karena paksaan eksternal. Cinta menciptakan iklim belajar yang
konstruktif, kreatif, dan penuh kehangatan emosional.

Selain itu, pendidikan Islam berbasis cinta berimplikasi pada
transformasi paradigma pendidikan itu sendiri. la menggeser
orientasi dari sekadar transfer pengetahuan menjadi proses
pembentukan insan kamil — manusia utuh yang seimbang antara
akal, hati, dan tindakan. Paradigma ini mengoreksi sistem
pendidikan modern yang terlalu mekanistik dan materialistik, dengan
menegaskan kembali makna pendidikan sebagai sarana penyucian
jiwa dan pengembangan potensi spiritual manusia.

Dalam konteks pengembangan karakter, cinta juga berperan
sebagai prinsip moral yang membimbing tindakan etis peserta didik.
Cinta menumbuhkan sikap sabar, jujur, rendah hati, dan
menghormati sesama. Ketika cinta menjadi landasan moral, maka
disiplin, tanggung jawab, dan integritas tidak lagi perlu dipaksakan,
karena semuanya muncul dari kesadaran batin yang tumbuh secara
alami. Dengan kata lain, pendidikan berbasis cinta menumbuhkan
karakter yang otonom — bukan karena takut dihukum, melainkan
karena cinta pada kebaikan itu sendiri.

Implikasi lainnya adalah penguatan relasi spiritual antara
murid dan Allah. Melalui pendidikan yang penuh cinta, murid diajak
untuk memahami bahwa belajar adalah bagian dari ibadah dan upaya
mendekatkan diri kepada Sang Pencipta. Cinta mengubah aktivitas
belajar dari sekadar pencarian ilmu menjadi proses tagarrub ilallah.

Dalam hal ini, guru berperan bukan hanya sebagai pengajar, tetapi

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 233

juga sebagai teladan ruhani yang menginspirasi murid untuk hidup
dalam kebaikan dan keikhlasan.'

Di era modern yang sarat dengan disorientasi nilai dan
hedonisme, pendidikan Islam humanistik berbasis cinta menjadi
solusi untuk membangun keseimbangan antara kemajuan teknologi
dan kematangan spiritual. Cinta melahirkan empati, tanggung jawab
sosial, dan kesadaran ekologi, yang semuanya sangat dibutuhkan
untuk mengatasi krisis kemanusiaan kontemporer. Pendidikan
berbasis cinta membentuk manusia yang tidak hanya cakap
menghadapi tantangan global, tetapi juga mampu menjaga nilai-nilai
kemanusiaan di tengah arus materialisme.

Dengan demikian, implikasi pendidikan Islam humanistik
berbasis cinta adalah lahirnya peserta didik yang berkarakter kuat,
berjiwa lembut, dan memiliki orientasi hidup yang berpusat pada
nilai-nilai ilahiah. Cinta menjadi jantung dari seluruh aktivitas
pendidikan: ia menuntun akal untuk berpikir bijak, hati untuk
berempati, dan jiwa untuk berserah kepada Allah. Model pendidikan
seperti ini tidak hanya relevan secara teologis, tetapi juga urgen
secara sosial, karena mampu membangun manusia paripurna yang

berilmu, berakhlak, dan berperadaban tinggi.'”

16 Muhammad Husein, Tarbiyah Nabawiyah: Konsep dan Implementasinya
dalam Pendidikan Islam, Suara Islam Press, Jakarta, 2019, him. 91

17 Jalaluddin Rahmat, Islam Alternatif: Ceramah-ceramah di Kampus,
Mizan, Bandung, 1998, him. 112.

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 234

KESIMPULAN

Pendidikan Islam humanistik berbasis cinta merupakan
paradigma pendidikan yang menempatkan cinta sebagai inti dari
seluruh proses pembelajaran. Dalam perspektif nilai-nilai Islam dan
prinsip Tarbiyah Nabawiyah, cinta dipahami sebagai energi
spiritual yang menghidupkan hubungan antara manusia dengan
Allah, antara guru dan murid, serta antara individu dan masyarakat.
Konsep ini menegaskan bahwa tujuan pendidikan bukan sekadar
pencapaian intelektual, tetapi penyempurnaan akhlak dan
pembentukan pribadi yang sadar akan tanggung jawab ilahiah.
Dengan demikian, pendidikan Islam berbasis cinta menjadi jalan
menuju terwujudnya manusia seimbang — beriman, berilmu, dan
berakhlak mulia.

Relasi antara murabbi dan murid dalam paradigma pendidikan
Islam yang berlandaskan cinta dan kasih sayang bersifat spiritual,
emosional, dan moral. Hubungan ini tidak didasari oleh otoritas
kekuasaan, tetapi oleh keikhlasan, rahmah, dan keteladanan.
Seorang murabbi memandang murid bukan sekadar penerima ilmu,
tetapi sebagai amanah Allah yang harus dibimbing dengan sabar
dan penuh empati. Dengan pendekatan cinta, murabbi mampu
menumbuhkan kepercayaan, menghormati keunikan individu, dan
membangun iklim pendidikan yang dialogis serta menenangkan.
Relasi semacam ini membentuk suasana belajar yang hidup dan
berorientasi pada pertumbuhan karakter serta kesadaran spiritual
peserta didik.

Nilai-nilai cinta dan kemanusiaan dalam hubungan murabbi—
murid sebagaimana dicontohkan Rasulullah # mencakup rahmah

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 235

(kasih  sayang), tawadhu‘ (kerendahan hati), hikmah
(kebijaksanaan), sabr (kesabaran), ta‘awun (kerjasama), dan
amanah (tanggung jawab). Nilai-nilai ini membentuk dasar moral
dan spiritual dalam proses pendidikan, di mana cinta menjadi
kekuatan yang menumbuhkan penghormatan terhadap martabat
manusia. Melalui Tarbiyah Nabawiyah, Rasulullah £ menunjukkan
bahwa pendidikan sejati tidak cukup dengan ilmu, tetapi harus
menyentuh hati dan membentuk akhlak. Pendidikan yang demikian
menjadikan murid tidak hanya cerdas secara intelektual, tetapi juga
matang secara emosional dan spiritual.

Implikasi pendidikan Islam humanistik berbasis cinta di era
modern terletak pada kemampuannya membangun keseimbangan
antara kemajuan intelektual dan kedalaman spiritual. Pendidikan
semacam ini menumbuhkan karakter peserta didik yang berempati,
berdisiplin, dan berjiwa sosial, serta mampu menghadapi tantangan
zaman tanpa kehilangan nilai-nilai kemanusiaan. Cinta menjadikan
pendidikan sebagai sarana pembentukan insan kamil — manusia
paripurna yang berpikir dengan hikmah, berbuat dengan kasih, dan
hidup dengan kesadaran ilahiah. Dengan demikian, paradigma
pendidikan Islam humanistik berbasis cinta merupakan fondasi
penting bagi lahirnya generasi berperadaban yang berakar pada
nilai-nilai Qur’ani dan akhlak Rasulullah £,

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



Page | 236

DAFTAR PUSTAKA

al-Attas, Syed Muhammad Naquib. The Concept of Education in
Islam. Kuala Lumpur: ISTAC, 1991.

al-Ghazali. Thya’ Ulumuddin. Beirut: Dar al-Fikr, 2005.

al-Nahlawi, Abdurrahman. Ushul al-Tarbiyah al-Islamiyyah wa
Asalibuha fi al-Bayt wa al-Madrasah wa al-Mujtama’.
Damaskus: Dar al-Fikr, 1995.

Bahri, dkk. “Hubungan Guru dan Murid dalam Perspektif
Pendidikan Islam.” Jurnal TAWAZUN, Universitas Ibn
Khaldun Bogor, Vol. 9, No. 1, 2021.

Hermawan, Asep. “Konsep Pembelajaran Humanistik dan
Relevansinya dalam Pendidikan Agama Islam.” Jurnal At-
Thulab, Vol. 8, No. 2, 2022.

Husein, Muhammad. Tarbiyah Nabawiyah: Konsep dan
Implementasinya dalam Pendidikan Islam. Jakarta: Suara
Islam Press, 2019.

Mas’ud, Abdurrahman. Pendidikan Islam Humanistik: Upaya
Membangun Kembali Insan yang Merdeka. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 2002.

Nurhayati, Siti. “Pendidikan Islam Humanis-Religius dalam
Perspektif Modern.” Jurnal Ilmu Pendidikan Islam,
Universitas Ahmad Dahlan, Vol. 6, No. 1, 2021.

Rahmat, Jalaluddin. Islam Alternatif: Ceramah-ceramah di Kampus.
Bandung: Mizan, 1998.

Rahmatullah. “Konsep Cinta dalam Pendidikan Islam
Humanistik.” Jurnal Al-Ashriyyah, STAI Nurul Iman, Vol. 4,
No. 1, 2021.

Jurnal EDUVIA Vol. | No. 2 Desember 2025



